HANS-JURGEN LUSEBRINK

Solidarités francophones nordaméricaines,
des réseaux intellectuels et associatifs du XIXe siécle
aux Congreés de la Langue Francaise (1912-1957)

Abstract

From a historical and cultural perspective that extends to the present day, this contribu-
tion analyses the forms of institutionalized solidarity between the various French-speaking
communities in North America, i.e. in Quebec, the rest of Canada and the United States, par-
ticularly in Louisiana and New England, which were marked by the emigration of several
hundred thousands of French-Canadians at the end of the nineteenth century and during
the first decades of the 20th century. The forms of networking and institutionalised solidar-
ity put in place by the Société Saint-Jean-Baptiste and the French language congresses fol-
lowed on from more informal networks that had emerged in the last decades of the nine-
teenth century: on the one hand, through the kinship relations of Franco-Americans of Ca-
nadian origin; and, on the other, through the personal networks of intellectuals, writers and
journalists who had lived a certain period of their lives in the United States, largely in Fran-
cophone circles, such as P- M. Sauvalle, E. de Nevers and L. Fréchette.

Résumé

Cette contribution analyse, dans une perspective historique et culturelle se prolongeant vers
lactualité immédiate, les formes de solidarités institutionalisées entre les différentes commu-
nautés francophones en Amérique du Nord, cest-a-dire au Québec, dans le reste du Canada et
aux Etats-Unis, notamment en Louisiane et en Nouvelle-Angleterre marquée par [émigration
de plusieurs centaines de milliers de Canadiens-Francais a la fin du XiXe et pendant les pre-
miéres décennies du XXe siecle. Les formes de mise en réseau et de solidarités institutionnali-
sées mises en place par la Société Saint-Jean-Baptiste et les congrés de la langue frangaise fai-
saient suite a des réseaux plus informels qui avaient émergé pendant les derniéres décennies
du XIXe siécle : d'une part a travers les relations de parenté des Franco-Américains dorigine
canadienne ; et, d'autre part, a travers les réseaux personnels d'intellectuels, décrivains et de
journalistes ayant vécu une certaine période de leur vie aux Etats-Unis, en grande partie dans
des milieux francophones, comme P-M. Sauvalle, E. de Nevers et L. Fréchette.

Zeitschrift fir Kanada-Studien 44 (2024) 31-48



32 Hans-Jirgen Lusebrink

Exiguité et structure archipélagique des cultures francophones nord-américaines

Les minorités francophones au Canada, et plus largement en Amérique du Nord,
leur histoire, leurs luttes et leurs revendications, ont tendance a étre reléguées au
second plan, voire marginalisées par rapport aux luttes d’autres minorités cultu-
relles, linguistiques et sexuelles de I'’époque actuelle, comme celles des Premiéres
Nations, qui sont tout aussi légitimes et importantes. Les minorités francophones
ont toutefois une place a la fois importante et toute particuliére dans I'histoire du
Canada et des Etats-Unis : elles représentent, avec la communauté hispanophone
aux Etats-Unis et au Canada, la minorité linguistique et culturelle la plus nombreuse
en Amérique du Nord, et la seule, avec les Premieres Nations, les Inuits et les Métis
qui a réussi a obtenir au Canada un statut juridique, politique, culturel et institu-
tionnel protégeant ses droits, sa langue et sa culture et garantissant leur pérennité.
Aux Etats-Unis, un Etat fortement assimilateur, se revendiquant seulement en ap-
parence comme un melting pot linguistique et culturel ouvert et tolérant, cette pro-
tection est beaucoup plus réduite et se limite actuellement a des lois d’'une portée
politique et sociale trés limitée, confinées notamment au domaine scolaire, comme
c'est le cas en Louisiane.

Les minorités francophones en Amérique du Nord qui sont issues de I'immigration
francaise, essentiellement pendant I'époque de la colonisation des XVlle et XVllle
siécles, sont caractérisées par une structure géoculturelle que l'on pourrait appeler
‘archipélagique” : dispersées a travers de nombreux lieux et espaces géographiques
au Canada - de Saint-Boniface au Manitoba jusqu’au Nouveau Brunswick et a la Nou-
velle Ecosse dans les provinces maritimes - et jusque dans les années 1920 aussi aux
Etats-Unis, notamment en Nouvelle-Angleterre et en Louisiane, ces minorités franco-
phones constituent des cultures de l'exiguité, pour reprendre un terme de Frangois
Paré?, qui sont souvent isolées, fragiles et menacées dans leur identité par une culture
anglo-américaine majoritaire et la langue anglaise omniprésente. Au sein de cet es-
pace minoritaire archipélagique, seul le Québec, avec ses 7 millions de francophones,
se détache et représente une entité géoculturelle cohérente importante dont les
droits ont été renforcés considérablement suite a la Révolution Tranquille des années
1960 et a la Charte de la Langue Francaise de 1977 qui a érigé le francais en seule
langue officielle de la province du Québec.

Cette contribution vise a remonter en-deca de la césure de 1960, le début de la
Révolution Tranquille au Québec, dont I'accentuation de l'importance fait souvent
oublier des évolutions anticipatrices et des lignes de continuité plus anciennes. Elle
vise ainsi a mettre en relief des luttes des minorités francophones et des réseaux de

1 Voir sur ce point Liisebrink 2012.

2 Paré (1994) compare les littératures francophones du Canada a des « littératures insularisées,
montrant les caractéristiques de dépendance et d'autarcie desiles. [...]. Cette insularité », ajoute-
t-il, fait leur « force stratégique tout en constituant ses limites les plus tangibles » (17). Voir aussi
sur cette problématique Nepveu 1998.



Solidarités francophones nordaméricaines 33

solidarité culturelle, intellectuelle et politique qui remontent, d’une part, aux der-
niéres décennies du XlXe siécle, et, d'autre part, aux congrés de la langue francaise
organisés entre 1912 et la fin des années 1950.

Solidarités francophones panaméricaines - de la Société Saint-Jean Baptiste
(1834) aux réseaux intellectuels de la fin du XIXe et du début du XXe siécle

Les réseaux de contact et de solidarité entre les différentes communautés franco-
phones en Amérique du Nord qui avaient été assurés jusqu’en 1763, I'année du traité
de Paris et de la cession des possessions francaises a I’Angleterre par I'administration
civile et militaire royale, n'ont été rétablis et ressoudés qu'a la fin du XIXe siécle, suite
a deux processus sociaux : d’'une part par I'’émigration de plus de 800.000 habitants
francophones, notamment de la province du Bas-Canada, vers les Etats-Unis, en par-
ticulier vers les centres industriels de la Nouvelle-Angleterre, entre 1880 et 1930 ; et,
d’autre part, par la mobilité d’intellectuels et de journalistes francophones, d'origine
francaise, louisianaise et canadienne-francaise, qui ont tissé de nouveaux liens entre
les différents espaces francophones en Amérique du Nord, leurs populations et leurs
médias. Les formes de contact et les liens de solidarité entre le Québec et les trés
nombreux émigrés québécois en Nouvelle-Angleterre ont été intenses, au moins
jusque dans les années 1930, a cause des liens familiaux encore subsistants (qui
avaient toutefois tendance a se dénouer aprés une ou deux générations), mais aussi
a cause des contacts noués par les émigrés avec les institutions religieuses, notam-
ment les colléges catholiques, au Québec.

La carriere de Jules-Paul Tardivel (1851-1905) parait a cet égard symptomatique.?
Né au Kentucky, d’'un pére lui-méme né en Auvergne en France et d’'une mere britan-
nique, Isabella Brent, convertie au catholicisme, il fut envoyé a I'age de 17 ans par ses
parents au college de Saint-Hyacinthe au Québec pour recevoir une éducation fran-
cophone et catholique. Le contact avec ce lointain collége au Québec fut établi par
un missionnaire, le frére Jean-Baptiste Lamy, qui avait accompagné le pere de Jules-
Paul Tardivel, Claudius Tardeville (il modifia par la suite son nom), lors de son émigra-
tion aux Etats-Unis, aprés avoir encouragé « un groupe de colons a tenter leur chance
sur ces nouvelles terres américaines » (Marquis 2021, 21). Le frere Lamy avec qui les
familles Brent et Tardivel étaient restées en contact, devint par la suite missionnaire a
Santa Fé dans I'Etat US-américain du Nouveau Mexique — un exemple caractéristique
des réseaux transcontinentaux établis par I'Eglise Catholique en Amérique du Nord,
qui soutenaient également les relations entre les différentes communautés franco-
phones dans des cultures dominées par le protestantisme. Le choix du Collége de
Saint-Hyacinthe, qui accueillit le jeune Tardivel en 1868, témoignait de la « bonne ré-
putation des colleges classiques canadiens-frangais » qui « dépassa les frontiéres du
Québec » et qui accueillirent « de nombreux éléves en provenance des Etats-Unis »
(Marquis 2021, 23). Environ 27% des éléves du séminaire de Saint-Hyacinthe entre

3 Voir sur la carriére de Tardivel : Marquis 2021; Lamonde 2000, 444-447.



34 Hans-Jirgen Lusebrink

1860 et 1914 étaient des Franco-Américains (Marquis 2021, 23 ; Galarneau 1979, 84)
qui renforcérent ainsi sur le plan personnel et familial, et par la suite aussi sur le plan
professionnel, les liens, et dans une certaine mesure aussi les réseaux de communi-
cation et de solidarité, entre les populations francophones émigrées aux Etats-Unis
et celles restées au Québec. Jules-Paul Tardivel, quant a lui, resta définitivement au
Québec apres sa scolarité et devint pendant les dernieres décennies du XlIXe siécle et
autour de 1900 I'un des porte-parole majeurs de la presse catholique ultramontaine
et I'un des adversaires les plus acharnés de la laicité et du libéralisme politique au
Canada francophone, avec son journal La Vérité, tout en gardant de multiples liens
avec la communauté francophone de son pays d’origine.

Les origines de la Société Saint-Jean Baptiste, une association laique, remontent a
I'année 1834 ou elle fut fondée sous le nom initial « Société Aide-toi et le Ciel t'ai-
dera » par Ludger Duvernay, I'un des porte-paroles de la révolte des « Patriotes » en
1837/38 (Rumilly 1975). Malgré sa devise religieuse et une adhésion aux valeurs du
catholicisme, et plus largement du christianisme, cette société défendit des valeurs
libérales et démocratiques, valorisant notamment I'accés a une éducation moderne
pour tous les citoyens, « a I'image de son homonyme francais qui se regroupe autour
du journal Le Globe et qui participe a la Révolution de juillet » (Lamonde 2000, 148).
Ludger Duvernay, maitre d’ceuvre également de la féte patriotique du 24 juin appelé
la Féte de la Saint-Jean Baptiste (qui allait donner son nom définitif a la nouvelle so-
Ciété), vit dans cette association patriotique un levier pour répandre les ‘lumiéres’ de
la science et de I"4ducation parmi les population francophones non seulement au Ca-
nada, mais dans toute 'Amérique du Nord, une population que les conquérants bri-
tanniques avaient considérée, avec une certain mépris, comme arriérée et peu culti-
vée. « Formons des sociétés patriotiques », écrit ainsi Duvernay peu apres le banquet
préparant la création formelle de la Société Saint-Jean Baptiste (qui allait seulement
avoir lieu en 1843), dans son journal La Minerve, le 6 mars 1834, « qui soient comme
le foyer d’'ou sortiront les lumiéres qui doivent guider nos compatriotes. Que dans les
Cités, les vrais patriotes se rassemblent dans un local désigné, que 13, dans le calme
de la réflexion, on discute des meilleurs moyens de remédier aux maux que nous pré-
voyons » (cité d’aprés Lamonde 2000, 148).

Mais la Société Saint-Jean-Baptiste fut également créée dans le but de promouvoir
le sentiment des « liens de solidarité communautaire » (Traisnel 2007) entre les Cana-
diens francophones et représenta une force sociale et institutionnelle importante au
Québec et au Canada francophone avant la Révolution Tranquille. Elle se considéra a
la fois comme un réseau de communication dont les différentes associations locales
formaient les noyaux d’un réseau d’entraide et de bienfaisance sociale et comme une
« société politique influente et bien organisée » (Traisnel 2007). Son point de rallie-
ment, a la fois matériel et symbolique, fut la féte de la Saint-Jean-Baptiste, le 24 juin,
qui réunit depuis la deuxieme moitié du XIXe siécle tous les ans de nombreux repré-
sentants des associations implantées dans les différentes communautés franco-
phones en Amérique du Nord. Partant de la premiére association fondée a Montréal



Solidarités francophones nordaméricaines 35

en 1843, la Société Saint-Jean-Baptiste s'étendit, a partir des derniéres décennies du
XlIXe siecle, vers la Louisiane et la Nouvelle-Angleterre ou elle s%établit notamment
dans des villes avec une forte population francophone, comme celle de Lowell au
Massachusetts, dont les représentants se rendirent au Québec pour participer aux
grandes réunions annuelles de la Société. La Société Saint-Jean-Baptiste de bienfai-
sance de New York fut ainsi fondée en 1850 et I'Union de la Société Saint-Jean-Bap-
tiste de 'Amérique en 1900 a Woonsocket dans I'Etat de Rhode Island. Au Manitoba,
la Société Saint-Jean-Baptiste de Saint-Boniface et de Winnipeg représentait encore,
au début des années 1950, avec ses 400 membres la plus importante association fran-
cophone de la province, dépassant largement le nombre d’adhérents des autres as-
sociations francophones, comme la Fédération des femmes Canadiennes-Francaises
comprenant 200 membres ou I'Union francaise et la Jeunesse Franco-Manitobaine
(Troisiéme Congres de la Langue Francaise. Remerciements 1952, 31). La Société Saint-
Jean-Baptiste constitua ainsi, depuis le milieu du XIXe siécle, pour les communautés
francophones au Canada et plus largement en Amérique du Nord « un véritable tissu
coopératif d'entraide fondé sur le principe du mutualisme au bénéfice des Canadiens
francais » (Traisnel 2007). Elle poursuivit notamment le but «de renforcer les liens
d’entraide intracommunautaire, en particulier par des collectes de fonds et la fonda-
tion de compagnies d’assurances. Une culture de I'entraide communautaire fut ainsi
instaurée. Cette démarche prépare le terrain a la montée du mouvement coopératif
qui suivra » (Traisnel 2007). La Société Saint-Jean-Baptiste a ainsi fortement soutenu
et appuyé, sur le plan local et régional, la création et 'implantation du réseau coopé-
ratif Desjardins, créé en 1900, au début du XXe siécle, avec notamment le réseau ban-
caire des Caisses Desjardins concu sur le modéle allemand des ‘Raiffeisenbanken’
(Barmeyer 2012). Celles-ci visaient a « stimuler 'épargne populaire », a « faciliter le
crédit en milieu rural », a «limiter I'influence des usuriers » et a contribuer globale-
ment «a la formation d’un capital nécessaire au développement économique dont
dépend la survie nationale des Canadiens francais » (Veilleux 2020).

Qutre par ses initiatives mutualistes qui renforcaient considérablement la cohé-
rence sociale des communautés francophones, mais aussi leur poids économique, la
Société Saint-Jean-Baptiste a joué un réle important dans leurs « mobilisations poli-
tiques dans les domaines linguistiques et identitaires ainsi que dans la constitution
d’un patrimoine canadien-francais, en partie panaméricain, a travers des actions
commeémoratives et symboliques » (Traisnel 2007), comme l'instauration de la Féte
commémorative de l'unité des francophones nord-américains du 24 juin, appelée
communément la Féte Saint-Jean-Baptiste, qui est devenue en 1977 la féte nationale
du Québec. En 1907 fut fondée a Montréal la Société féminine de la Fédération natio-
nale Saint-Jean-Baptiste,* en présence et avec le soutien de I'écrivaine et journaliste

4 Voir sur la Société féminine de la Fédération nationale Saint-Jean-Baptiste, qui rejoignit en 1911
'Union mondiale des ligues féminines catholiques: Hébert 1999 ; Lavigne/Pinard/Stoddard
1983. La premiére présidente de la Société fut, entre 1907-13, Caroline Dessaules-Béique. Fille de
I'homme politique et écrivain libéral Louis-Antoine Dessaules, elle était mariée avec le sénateur



36 Hans-Jirgen Lusebrink

Robertine Barry alias « Francoise » (1863-1910), quiy prononga un discours remarqué
faisant scandale, a cause de sa revendication insistante d’un nouveau réle social pour
les femmes dans la société canadienne-francaise.

Plusieurs écrivains, journalistes et intellectuels québécois de tout premier plan et
d'orientation libérale ayant vécu plusieurs années aux Etats-Unis et ayant eu souvent
aussi des liens étroits avec la Société Saint-Jean-Baptiste, faisaient partie de ces ré-
seaux de contacts et de solidarités francophones nord-américains et les renforcaient
régulierement a travers leurs prises de position pour la défense de la langue et de la
culture francaises: tel Louis-Honoré Fréchette (1839-1908), érigé dés les derniéres
décennies du XIXe siecle en écrivain national canadien-francais, qui séjourna pen-
dant cinq ans, entre 1866 et 1871, a Chicago ;* tel Edmond de Nevers (1862-1906),°
dont une partie de la famille avait émigré a Fall Rivers, dans I'Etat de Rhode Island, et
qui fut I'un des membres éminent de la Société historique franco-américaine consti-
tuée en 1898; tel Honoré Beaugrand (1848-1906), le fondateur a Montréal du grand
journal libéral La Patrie en 1879, qui vécut une dizaine d’années aux Etats-Unis, a la
Nouvelle-Orléans, a Saint-Louis ou en Nouvelle-Angleterre ou il exerca le métier d'édi-
teur et de journaliste ; ou tel encore Paul-Marc Sauvalle (1857-1920), journaliste et
intellectuel né en France et devenu I'un des journalistes libéraux les plus importants
au Canada francophone autour de 1900, aprés une carriére journalistique en Loui-
siane et au Mexique.” Edmond de Nevers poursuivit le projet, déja défendu par plu-
sieurs représentants du mouvement des « Patriotes » de 1837/38, d’'une confédéra-
tion politique entre le Québec et les Etats-Unis ou les Canadiens francais auraient une
large autonomie culturelle et politique. Il défendit aussi, dans plusieurs de ses articles
et ouvrages, et notamment dans son grand essai LAvenir du peuple canadien-frangais
(1896), « le droit inéluctable a une vie nationale distincte » (De Nevers 1964 [1896],
254) pour les Francophones nord-américains et la solidarité entre les différentes com-
munautés francophones. En affirmant d'emblée, et avec vigueur, « Non, 'Amérique
du Nord ne sera jamais exclusivement anglaise » (De Nevers 1964 [1896], 248), Ed-
mond de Nevers trace a la fin de son ouvrage la vision d'une francophonie nord-amé-

libéral Frédéric Liguori Béique qui fut président de la Société Saint-Jean-Baptiste entre 1899 et
1905. La Société féminine de la Fédération nationale Saint-Jean-Baptiste s'engagea pour un réle
accrudesfemmesdans la société et la politique canadienne-frangaises. Karine Hébert (1999) sou-
ligne dans son étude que la Société défendait plutét un « maternalisme » qu'un « féminisme »,
mettant en avant le rdle maternel des femmes tout en luttant pour « I'accés des femmes a I'édu-
cation et a des emplois de qualité » et en revendiquant « 'amendement du code civil en faveur
des femmes mariées » ainsi que la protection juridique maternelle etinfantile (Hébert 1999, 344).
Ces revendications eurent un impact important sur I'évolution sociale et politique du statut des
femmes au Québec, en partie déja avant, mais surtout aprés la Révolution tranquille.

5 Voir sur Louis Fréchette : Marion 1972.

6  Voir sur ce point et sur la biographie d’Edmond de Nevers: Warren 2005, 144, 152; Lusebrink
1998; De Nevers 2002 (Préface 9-57).

7 Voir sur Sauvalle : Perreault 1986; Liisebrink 2004, 2022. Je prépare un livre sur Sauvalle qui doit
paraitre en 2024 aux Presses de I'Université de Montréal, ainsi qu'une anthologie commentée de
ses textes journalistiques majeurs (pour 2025).



Solidarités francophones nordaméricaines 37

ricaine renforcée et intégrée, tout en conservant son identité et des droits, dans
I'union fédérative des Etats-Unis :

Pour préparer notre avenir dans I'lUnion, pour retenir unis tous les ra-
meaux de notre race, il importe, avant tout, que nous nous hations de
nous affirmer aux yeux de nos voisins comme une entité utile, que nous
nous révélions a eux comme une force précieuse et civilisatrice. Pendant
de longues années encore, nous ferons tache sur le sol américain, aux
yeux de la majorité pansaxonniste avide d’unité et d’assimilation de tous
les éléments étrangers ; il faut que cette tache soit une tache lumineuse.
Entretenons dans nos cceurs la foi et la fierté, ne reculons pas devant
quelques sacrifices, et avant un demi-siécle, nous serons un peuple de
sept a huit millions d’ames. Nous aurons conservé la province de Québec,
nous serons en majorité dans plusieurs Etats de I'Est; nous aurons dans
I'Ouest des districts florissants, brisant la monotonie de la civilisation an-
glo-saxonne et allemande. De la Nouvelle-Orléans a Montréal, il y aura
des villes et des villages francais disséminés comme autant d'oasis gra-
cieuses. (De Nevers 1964 [1896], 329-330)

La vision d’Edmond de Nevers fut, contrairement au missionarisme catholique,
« plus spiritualiste, plus humaniste que religieuse » (Lamonde 2004, 260) et proche
des idées libérales du XIXe siecle. Il renoua avec I'idée de l'indépendance des Franco-
phones dAmérique défendue par Ludger Duvernay, le fondateur de la Société Saint-
Jean-Baptiste, mais aussi avec d’autres intellectuels et journalistes canadiens-fran-
cais, comme Henry-Emile Chevalier, un Républicain francais ayant émigré aux Etats-
Unis aprés le putsch de Napoléon Il en 1851, qui avait été journaliste d’abord en Loui-
siane, a L'Abeille de la Nouvelle-Orléans, puis & New York, au Courrier des Etats-Unis,
avant de s'installer a Montréal ou il dirigea notamment le périodique La Ruche litté-
raire (Lamonde 2000, 90). Les conceptions d’Edmond de Nevers, qui avait vécu une
année a Berlin (en 1888/89) (De Nevers 2002) et ensuite plus d'une dizaine d’années
d’abord en France, puis a la fin de sa vie aux Etats-Unis, a Rhode Island, allaient toute-
fois s'avérer illusoires dans leur dimension politique, mais aussi linguistique et cultu-
relle, puisque la force assimilatrice de la langue et de la culture US-américaines, liée
aussi aux facteurs économiques, fut nettement plus forte que ce qu'il avait cru. Paul-
Marc Sauvalle, intellectuel libéral radical, fervent républicain et défenseur d’'un Qué-
bec laic, défendit également la langue francaise au Canada et aux Etats-Unis en mi-
sant sur les réseaux de solidarité transculturels (comme ceux établis par la Société
Saint-Jean-Baptiste auxquels il participa activement), mais d’autre part, convaincu
des possibilités offertes par le fédéralisme canadien et l'esprit démocratique britan-
nique, il prona dans plusieurs de ses articles le renforcement du bilinguisme canadien
avec une place forte pour le francais comme une des deux langues officielles du Ca-
nada, et plaida pour des droits et pouvoirs politiques et économiques accrus pour les



38 Hans-Jirgen Lusebrink

populations francophones. Il avait gardé également des liens étroits, depuis son arri-
vée a Montréal en 1884 ou il devint a partir de 1885 le rédacteur en chef du journal
libéral La Patrie, le quotidien le plus diffusé au Québec a I'époque, avec des journa-
listes aux Etats-Unis.

Ces intellectuels, écrivains et journalistes québécois avaient en commun leurs con-
victions politiques libérales. lls étaient fortement influencés par les nouvelles formes
de techniques de fabrication, mais aussi par lI'orientation démocratique des journaux
pour lesquels ils avaient travaillé aux Etats-Unis. Leur immigration — dans le cas de
Sauvalle - ou leur ré-immigration ou retour au Québec (comme dans le cas de Beau-
grand, de De Nevers et de Fréchette) faisaient d’eux des vecteurs importants de trans-
ferts culturels dans le monde du journalisme, mais aussi de la politique. lIs transfé-
raient au Canada francophone un style journalistique, des formats médiatiques ainsi
que, notamment dans le cas d’Honoré Beaugrand, de nouvelles formes de fabrication
et de marketing des journaux (avec le recours massif a la publicité) qu'ils avaient con-
nues et pratiquées aux Etats-Unis. Et tous restaient en contact, sur le plan profession-
nel et personnel, avec des collégues francophones aux Etats-Unis, comme ce fut le
cas par exemple de Paul-Marc Sauvalle : il entretenait des relations étroites notam-
ment avec Francois Tujague, rédacteur a LAbeille de la Nouvelle-Orléans ou Sauvalle
avait travaillé au début des années 1880, et avec des journalistes du Courrier des Etats-
Unis a New York avec qui il avait noué des contacts depuis la Nouvelle-Orléans, et qui
allaient se poursuivre pendant des décennies. Ces réseaux de contacts, noués pen-
dant les années d’exil et d’émigration de journalistes francais ou canadiens-francais
aux Etats-Unis, créaient ainsi en méme temps des réseaux de communication et des
formes concrétes de solidarité. Ces dernieres s'articulaient dans les nombreux articles
que Sauvalle, Fréchette, Beaugrand et de Nevers publiaient d’abord dans des jour-
naux francophones aux Etats-Unis, puis au Canada, sur les Franco-Américains, sur la
défense de lalangue frangaise en Amérique du Nord et sur I'héritage et le patrimoine
historique et culturel commun a toutes les populations francophones sur le continent
nord-américain.

Les Congrés de la Langue Francaise (1912-1957)

Les quatre grands congrés sur la langue francaise au Canada, organisés entre 1912
et 1957 par la Société du bon parler francais au Canada qui fut fondée en 1902 par un
groupe de professeurs de I'Université Laval a Québec, et qui compta dés sa premiére
année plus de 1.000 membres (Racine 2012, 52), marquent une nouvelle étape dans
I'établissement de liens de solidarité, de contact et d’échange entre les communautés
francophones au Canada et aux Etats-Unis. En dépit du titre du premier congrés de
1912 (« Premier Congreés de La Langue Francaise au Canada »), qui mentionne unique-
ment le Canada, il réunit, en fait, dés le début également des représentants des mi-
norités francophones de la Nouvelle-Angleterre et de la Louisiane.

Le but de ces congrés était, comme les organisateurs de celui de 1912 le formu-
laient, « non seulement d’assurer la survivance de notre langue, mais aussi de la pro-



Solidarités francophones nordaméricaines 39

téger contre les agressions et de la défendre contre les anglicismes. » (Premier Congrés
1913, 675). Ce premier congrés en 1912 a Québec fut organisé dans le contexte trés
conflictuel des lois scolaires au Manitoba (depuis 1890) et en Ontario (en 1912, a tra-
vers le réglement XVII de la constitution ontarienne) qui avaient interdit les écoles
catholiques francaises, restreint considérablement la part de I'enseignement en fran-
cais et du francais dans les écoles primaires et secondaires et aboli au Manitoba I'uti-
lisation du francais comme langue parlementaire (Bock/Charbonneau 2017 ; La-
monde 2000, 448-451). Basés, en ce qui concerne l'organisation, a I'Université Laval
a Québec, et marqués par la participation d'un nombre élevé de personnes venant
de toutes les communautés francophones du Canada et des Etats-Unis, les quatre
congrés successifs furent rendus possibles grace a la contribution solidaire de
« toutes les classes delasociété » : « Le clergé et les communautés religieuses, les pro-
fessions libérales, la classe ouvriére », les « agriculteurs, le commerce, I'industrie, la
jeunesse », en somme « la nation canadienne-francaise tout entiére » (Premier Con-
gres 1913, 675), souligna le président du premier congres de 1912, Monseigneur P-E.
Roy. Une analyse des actes de ces congres, et d’abord particuliérement ceux du pre-
mier congrés de 1912, fait ressortir des traits caractéristiques de ce forum de solida-
rité et d’échange francophones qui sétait établi au sein de la société civile, en com-
plément a la fois aux initiatives des institutions politiques et a celles de la Société
Saint-Jean-Baptiste.

On reléve d’abord, parmi les organisateurs et les porte-parole du congrés de 1912,
un vaste éventail de représentants d’horizons institutionnels et politiques tres divers :
des membres du haut clergé comme Monseigneur Roy et I'archevéque de Montréal,
Monseigneur Bruschési ; des hommes politiques d'orientation libérale comme les sé-
nateurs Raoul Dandurand et Napoléon-Antoine Belcourt ; et de nombreux écrivains
comme William Chapman et Adjutor Rivard du Québec, Alcée Fortier de la Nouvelle-
Orléans ainsi que des savants et des intellectuels comme Armand Bédard, président
de la Société historique franco-américaine de Boston. Au congres de 1937 furent éga-
lement invités des représentants de la République d’Haiti (qui conclurent une entente
de coopération culturelle avec les Canadiens-Frangais) ainsi que, parmi les Frangais
représentés, l'écrivain Louis Bertrand, fervent défenseur de la colonisation frangaise
et de sa mission civilisatrice universelle, et membre de 'Académie francaise.

Se déroulant pendant une semaine entiére, les activités du premier congrés a Qué-
bec enjuin 1912, qui allait servir de modéle et de matrice d'organisation pour les con-
grés suivants - discours, travaux et discussions en comité, cortéges et actes symbo-
liques -, font ressortir essentiellement les objectifs majeurs suivants : celui, en pre-
mier lieu, d'établir un état précis de la situation des différentes communautés franco-
phones au Canada et aux Etats-Unis ; celui, en second lieu, de présenter les droits et
mesures de protection institutionnels en vigueur (notamment au Canada), en faveur
de la langue et de la culture francaises, en particulier dans les domaines scolaires,
politiques et 1égislatifs. En liaison avec cet objectif les organisateurs des congrés vi-
saient a discuter les possibilités de d'application et de transferts des cadres de pro-



40 Hans-Jirgen Lusebrink

tection juridiques et de mesures politiques en vigueur au Québec vers d'autres terri-
toires, notamment vers l'ouest canadien et aux Etats-Unis ou certaines communautés
francophones étaient menacées dans leur existence méme, selon les témoignages de
leurs représentants au congrés de 1912. Le docteur Armand Bédard, venu de Boston
au Massachusetts, dressa ainsi un tableau dramatique de I'évolution des minorités
francophones en Nouvelle-Angleterre ou il décrit un «autodafé des idiomes » déja
largement commencé et risquant de déboucher sur un véritable « holocauste »2 lin-
guistique, culturel et identitaire potentiel :

Spectateur impuissant et ému de l'autodafé des idiomes, que nous en
avons vu des Scandinaves, des Polonais, des Juifs, des Italiens méme, ces
Latins que l'on croirait irréductibles, perdre, dés la seconde génération,
jusqu’au souvenir de la langue maternelle ! (Premier Congrés 1913, 361)

Si le tableau dressé par le représentant des Franco-Américains au congres de 1937
fut encore marqué par un certain optimisme, il est de nouveau nettement plus
sombre dans celui dressé par le délégué des Franco-Américains au congrés de 1952,
Thomas-Marie Landry. Malgré les nombreux soutiens par les autres communautés
francophones en Amérique du Nord et les liens de solidarité qui les unit, la commu-
nauté franco-américaine «finira par ne plus exister [...], au train ot vont les choses ».
(Troisieme Congrés. Mémoires 1952, 19) Le « courant de I'assimilation » (ibid., 21) face
auquel Landry ne voit guére de moyens de résister dans le cadre états-unien,

nous entraine au gouffre de I'anonymat américain. Il nous jette corps et
ame dans le ‘melting pot’ et, nous rendant semblables aux autres améri-
cains sur ce plan de vie ou le dénominateur commun doit étre ce quiily a
de plus indifférencié, il noie toute vie francaise actuelle, il élimine jusqu’a
la possibilité de la vie francaise de demain. (Ibid., 21)

L'exemple négatif de lI'évolution de la communauté franco-américaine, souvent
évoqué dans les discours et débats des différents congrés de la langue frangaise, in-
cita les représentants des autres communautés francophones a mettre en relief I'im-
portance de I'église catholique® et des associations et médias francophones ainsi que
la nécessité d'un cadre juridique et politique protecteur des minorités francophones.
On développa, notamment a partir de cet exemple dissuasif, dans de nombreuses
contributions aux différents congrés une critique acerbe des notions de melting pot

8 Premier Congrés 1913, 364 ( « Discours de M. le docteur Armand Bédard », 359-364). Le terme est
utilisé dans la phrase suivante : « C'est aussi a eux qu'elle devra de ne disparaitre que la derniére
dans I'immense holocauste des idiomes, si I'anglais doit étre un jour le verbe unique de cette
Union américaine [...]. »

9 Lesnotions d’« Anglicisation » et de « déchristianisation » sont ainsi étroitement associées (Deu-
xiéme Congrés 1938, 363).



Solidarités francophones nordaméricaines 41

etde mélange culturel, de méme que de la pratique, trés courante parmiles commu-
nautés francophones en Nouvelle-Angleterre et dans l'ouest du Canada, des ma-
riages mixtes entre Francophones et Anglophones.

Afin de soutenir mutuellement les luttes culturelles et linguistiques des différentes
communautés francophones, le premier congrés décida ainsi d'établir un Comité per-
manent du Congrés de la Langue frangaise au Canada, « pour la défense, la culture, I'ex-
tension et le développement de la langue et de la littérature francaises au Canada et
en général chez les Acadiens et les Canadiens francais de I’Amérique du Nord » (Pre-
mier Congrés 1913, 132, « Séance du 29 juin »). Ce comité se réunit réguliérement et
rendit visite, entre les dates des grands congrés qui étaient trés espacées, aux diffé-
rentes communautés francophones au Canada et aux Etats-Unis.

En troisieme lieu, les congres de la langue francaise visérent a constituer un patri-
moine commun de références historiques et culturelles composé de figures d'identi-
fication — 70 au total en 1912, allant de Jacques Cartier jusqu’aux écrivains Fréchette,
Casgrain et Aubert de Gaspé (Premier Congres 1913, 68-69) —, d'événements et de
lieux historiques a commémorer et d'un ensemble de rituels socio-culturels incarnant
des traditions et des valeurs communes. Basées sur la conception de communautés
ethniquement et culturellement homogenes dont I'unité trouva son expression a tra-
vers le terme de «race», les coutumes et valeurs communes firent l'objet d'« en-
quétes » lancées par les organisateurs du deuxiéme congrés de la langue francaise Ils
établirent a cette fin une sorte de canon de pratiques caractéristiques, comme la « bé-
nédiction paternelle », « la priére en famille » ou « la priére de la croix avant de com-
mencer un travail » (Deuxiéme Congrés 1938, 33, « Enquéte sur les coutumes »).

Un quatrieme objectif des congres de la langue francaise résida, enfin, dans la pro-
motion de la littérature et de la presse en langue francaise en Amérique du Nord,
considérées comme essentielles pour la survie des minorités francophones, et dans
la constitution d’un canon littéraire de référence, a travers l'organisation de concours
littéraires, I'établissement de cours d’histoire et de manuels littéraires et la sélection
de « pages choisies » au sein des ceuvres d’écrivains francophones d’Amérique. Lob-
jectif de constituer une littérature propre aux différentes cultures francophones en
Amérique du Nord, fut explicitement formulé dans les « Voeux adoptés par les Sec-
tions d’Etude du Deuxiéme Congrés de la Langue francaise au Canada réunies en as-
semblée générale, le 30 juin et le 1* juillet 1937 » :

Considérant que la culture des lettres est essentielle au développement
de notre esprit francais ; le Deuxiéme Congrés de la Langue frangaise au
Canada émet le voeu : Que, sans exclure les ceuvres littéraires de I'étran-
ger, l'on encourage plus spécialement les écrivains de chez nous. (Deu-
xieme Congrés 1938, 454)

Le prix accordé a l'écrivain québécois Sylva Clapin lors du premier concours de 1912
pour sanouvelle « LEtrangére » parait a cet égard symptomatique pour la conception



42 Hans-Jirgen Lusebrink

des littératures francophones de I'époque qui étaient basées sur l'existence d'une
forte relation entre ethnicité et langue et un rejet du métissage et de la transcultura-
lité. La jeune protagoniste de cette nouvelle de Clapin, une Américaine venue a Mon-
tréal en villégiature et tombée amoureuse d’'un Canadien francais, finit, en effet, par
reconnaitre « la distance qui sépare deux ames qui n‘ont ni méme race ni méme foi ».
Sylva Clapin, qui était un écrivain trés populaire a I'époque et qui dirigea le trés ré-
pandu Almanach du Peuple dans les années 1920, représentait parfaitement dans
L'Etrangere, selon le jury du concours, « I'ame inassimilable que font les traditions, et
que singularise l'idéal de chaque race ».'° La conscience qu’une langue, une culture
et aussi une littérature foncierement différentes de celles de I'hexagone avaient
émergé dans les différentes communautés francophones au Canada et aux Etats-
Unis, constitua ainsi une des questions constantes, parfois débattues de maniére con-
troverse, dans les congrés sur la langue francaise. Elle trouva dés 1937 son expression
symbolique dans la métaphore « du petit rameau né au grand arbre dont les racines
plongent au vieux sol de France » (Deuxiéme Congrés 1938, 374), une métaphore que
l'on retrouve dans la querelle polémique transatlantique appelée «La France et
nous » des années 1946-47 autour de 'autonomie de la littérature et de Iédition ca-
nadienne-francaises par rapport a la France. (Charbonneau 1993 [1947]; Liisebrink
1997).

Le langage utilisé dans les actes des congrés de la langue francaise (dont le dernier
en 1957 fut intitulé « Le Congrés de la Refrancisation », Congres de la Refrancisation
1957) jusqu’a la fin des années 1950, par exemple l'utilisation des termes de « race »
et d’« ame » et I'imaginaire sous-jacent dans lequel ils sont ancrés, est fortement im-
prégné par son contexte historique. Son analyse fait ressortir toute la distance histo-
rique qui sépare ces discours des solidarités francophones de la premiére moitié du
XXe siécle de ceux tenus aux congrés organisés dans le cadre des institutions de la
Francophonie (comme I'’Association Universitaire de la Francophonie (AUF), I'an-
cienne AUPELF) a partir de 1961 ou dans les congrés mondiaux acadiens qui allaient
prendre le relais, dans une certaine mesure, des congrés de la langue frangaise a partir
de la grande césure culturelle, sociale et politique que représente la Révolution Tran-
quille au Québec dans les années 1960. Le discours identitaire des congrés de la
langue francaise fut, en effet, caractérisé, sans qu'on puisse relever un changement
lexical et discursif significatif entre le début du XXe siecle et la fin des années 1950,
d’abord par une conscience ethnoculturelle trés prononcée qui se manifesta de ma-
niére emblématique dans I'emploi répété du terme de « race », par exemple a travers
I'expression « notre race ». Ce terme faisait transparaitre I'imaginaire d’un peuple et
d’une civilisation ethniquement homogéne et aux valeurs immuables par-dela les
siecles. Il est ainsi question, dans les procés-verbaux du Congres de la Langue Fran-
caise de 1952, « des deux grandes races » constitutives du Canada, les communautés

10 Ibid., p. 341.



Solidarités francophones nordaméricaines 43

anglaise et francaise."’ On reléve également de maniére récurrente le terme de « race
canadienne-francaise » et de « race francaise d’Amérique », les expressions « la per-
sonnalité linguistique et raciale », « l'esprit et I'ame de notre race », « la conscience de
la race » et «la vitalité d’une race » ainsi que la caractérisation de la ville de Québec
comme « le berceau de notre race ».'2 On affirme lors du congrés de 1952 que « mal-
gré les déficiences et les régressions, en somme, le coeur de la race est solide » (Troi-
sieme Congres de la Langue Francaise. Remerciements, 1952, 9). Cette communauté
ethnique francaise apparait sur le plan lexical et sémantique comme une grande « fa-
mille », basée sur des liens de convivialité et de fidélité aux valeurs et aux traditions
des ancétres pour laquelle sont utilisés aussi les termes d’« affection » et de « piété
filiale » (ibid., 120). Ses rassemblements lors des congrés de la langue francaise sont
décrits comme une « grande réunion de famille » (ibid., 14, 87) et un rassemblement
« de tous les membres de la grande famille francaise sur le continent » (Troisiéme Con-
gres de la Langue Francaise. Remerciements, 1952, 7). Par rapport a l'usage trés fré-
quent du terme de «race », les termes de « peuple » et de « nation » sont utilisés plus
rarement. Le terme « peuple irréductible » est employé par exemple par le représen-
tant de la République d’Haiti, Monseigneur Le Gouaze, archevéque de Port-au-Prince,
au congrés de 1937 pour caractériser la résistance obstinée, et couronnée finalement
de succeés, des Canadiens-Francais face aux efforts d’assimilation de la couronne bri-
tannique aprés la conquéte de 1760 (Deuxieme Congrés 1938, 394). Le terme de « Na-
tion » est employé lors du congrés de 1937 par I'écrivain francgais Paul Claudel dans
son adresse a Raymond Brugére, ministre plénipotentiaire de France au Canada. Il y
constate «limplantation et le développement de la Nation Francgaise au Canada »
(Deuxiéme Congrés 1938, 470), en renouant ainsi avec la conception, trés répandue a
I'époque, d’une nation francaise présente sur les cinq continents du monde. Le terme
de « nation » apparait aussi a travers I'expression de « réveil national » dans le discours
Lionel Groulx, professeur d’histoire a I'Université de Montréal et 'un des porte-pa-
roles majeurs du nationalisme canadien-francais dans I'entre-deux guerres (Deuxiéme
Congrés 1938, 310) au congrés de 1937. Groulx est le seul intervenant lors des congreés
de la langue francaise qui souligne aussi le role essentiel d’'un « Etat francais » pour
I'avenir des Canadiens-Francais, un Etat qu'il imagine « jeune, fort, rayonnant et beau,
foyer spirituel, péle dynamique pour toute I'Amérique francaise » (Deuxiéme Congrés
1938, 310).

Ensuite on constate dans les discours des congrés de la langue francaise la forte
continuité d'une association étroite entre « civilisation frangaise » et religion (catho-
lique) en Amérique du Nord. Les adresses prononcées a l'occasion du congrésde 1952
font ainsi référence aux « plus riches ardeurs de la vitalité catholique et francaise » qui
se manifestent de maniére exemplaire dans la région de Rimouski au Québec (ibid.,
124) et a la « civilisation catholique et francgaise » (ibid., 87). La foi catholique et la dé-

11 Voir successivement Troisi€me Congres de la Langue Frangaise. Appel 1952, 121, 113.
12 Deuxieme Congres 1938, 173, 178, 395, 362, 444, 413, 230, 363.



44 Hans-Jlrgen Lisebrink

fense de lalangue francaise paraissent indissociablement liées. Dans son discours aux
lauréats de I'Ontario au congrés de 1952 le président souligna ainsi qu'il « importe de
convaincre nos enfants que leur plus grand trésor aprés ceux de la vie et de la foi
chrétienne est bien celui de la langue qui enrichit et féconde leur esprit » (ibid., 91).
La minorité francophone a Lafontaine en Ontario, vivant sur les bords de la Baie Geor-
gienne, est appelée « cette brave population de Lafontaine, si franchement chré-
tienne et francaise » (ibid., 97). Et en s'adressant aux écoliers participant au Congrés
de la Langue Francaise en 1952 a Québec, le président les incite, avec un certain pa-
thos religieux, a « clamer votre gratitude a Dieu et a vos parents qui vous ont donné
le bienfait de naitre et de grandir avec des ames catholiques et francaises » (ibid., 125).

La référence a la foi chrétienne (généralement assimilée avec le catholicisme) irradie,
dans le discours des congrés de la langue francaise, sur tout le vocabulaire désignant
I'engagement pour la défense de la langue francaise au Canada et aux Etats-Unis. A coté
de termes issus du vocabulaire politique, comme « lutte », « combat » et « résistance »,
on trouve ainsi de nombreux termes liés au domaine religieux, comme « cause sacrée »,
«vocation », « mission spirituelle », « apbtres de I'éducation », « sanctuaire de nos ori-
gines francaises » (pour désigner la ville de Québec)'3 ou encore « croisade spirituelle »
(Troisieme Congres de la Langue Frangaise. Remerciements, 1952, 7). Les défenseurs les
plus engagés de la langue francaise apparaissent comme « des apotres et des croyants
dans notre survivance » (ibid., 95), leurs initiatives et activités comme des « nouveaux
ferments d’apostolat » (ibid., 96). Faisant le bilan, au congrés de 1937, de la situation de
la langue et de la culture francaises au Manitoba, Monseigneur Emile Yelle, archevéque
co-adjuteur de Saint-Boniface, souligna ainsi le rble a ses yeux capital de I'église catho-
lique pour la survivance de la minorité francophone : « A l'intérieur de I'église, la prédi-
cation se fait en francais par des prétres de langue francaise [...]. Dans nos paroisses le
prétre reste, en méme temps que le témoin du surnaturel, un des meilleurs ouvriers de
la survivance francaise. » (Deuxiéme Congrés 1938, 228) Et dans son discours rempli de
pathos adressé « A nos fréres de la Colombie Britannique », le président du congres de
la langue francaise de 1952 a Québec demande des priéres communes pour la sauve-
garde de cette minorité fragile et peu nombreuse a I'extréme ouest du Canada :

Venez chers fréres de la Colombie réchauffer vos courages et vos cceurs
au berceau de vos péres. Apportez vos problémes et vos angoisses a la
table de la famille. Prés du tombeau de Mgr. de Laval, ensemble nous prie-
rons ardemment pour que le Ciel vous accorde justice, pour que vos
foyers continuent leur noble mission de fidélité a I'héritage des an-
cétres. (Troisiéme Congreés de la Langue Francaise. Appel 1952, 115)

La césure entre le discours identitaire des congrés de la langue frangaise avant 1960
et celui émergeant avec la Révolution Tranquille fut radicale et se manifeste sur tous les

13 Voir successivement ibid., 93, 96, 121.



Solidarités francophones nordaméricaines 45

plans - lexical, sémantique, rhétorique et discursif, mais aussi concernant les réles des
acteurs et en particulier des porte-parole des discours. Les femmes jouaient, en effet,
un réle extrémement marginal lors de ces congrés. Aux congres de 1912 et de 1937
aucune femme ne faisait partie du Bureau d'organisation. La prise de parole des
femmes fut restreinte a une « Journée des Dames » et reléguée dans la « Section des
dames », une des huit sections du congrés, avec la « Section des Jeunes » et six autres
sections axées sur différentes thématiques sociales, politiques, juridiques et linguis-
tiques, qui furent présidées et dominées par des hommes.'* La quasi-totalité des orga-
nisateurs et orateurs furent des hommes, en partie des membres du clergé catholique.
Les photos officielles prises par exemple lors du congrés de 1952 montrent les femmes
uniquement dans les roles de trésoriéres, de secrétaires, de bonnes sceurs, de comé-
diennes et de chanteuses (lors des bals de gala) et surtout d’accompagnatrices de leurs
maris. Sur la photo officielle des « Chevaliers du Bon parler francais » du 25 juin 1952 on
n'apercoit ainsi que deux femmes parmi les 19 lauréats distingués.'® Malgré un conser-
vatisme prononcé qui reléguait le réle de la femme largement a celui d'épouse, de mére
et de femme au foyer et mettait au centre des sujets discutés dans la « Section des
Dames » des congrés de la langue francaise la vie familiale, la mode, les « arts domes-
tiques » et la correspondance, on percoit néanmoins quelques timides avancées dés le
congrés de 1937. Dans un contexte social et médiatique caractérisé par I'expansion de
la presse féminine et des pages féminines dans les périodiques, par 'obtention du droit
de vote par les femmes a partir de I élection fédérale canadienne de 1922 ainsi que par
I'insertion croissante de femmes dans la vie professionnelle (Lamonde 2004, 99-103), la
présidente de la section, Madame Charles Frémont, présenta ainsi un rapport sur « L'In-
fluence de la femme pour la conservation de l'esprit frangais dans la vie sociale et poli-
tique » (Deuxiéme Congrés 1938, 96).

Malgré les ruptures radicales intervenues a partir du début des années 1960, on re-
léve toutefois aussi certaines lignes de continuité, sur la moyenne et la longue durée
historique, qui relient le XIXe siécle et les années 1900 a 1959 avec I'époque contempo-
raine, débutant avec la grande césure de la Révolution Tranquille au Québec. Ces lignes
de continuité s'averent nombreuses et fortes entre les discours des intellectuels libé-
raux de la fin du XIXe siécle et du tournant du XXe siécle, comme De Nevers, Sauvalle et
Fréchette qui peuvent étre considérés a plusieurs égards comme des précurseurs de la
modernité contemporaine québécoise, et le Québec de la Révolution Tranquille. La ré-
gression idéologique, culturelle et sociale qui intervint a partir de la premiére décennie
du XXe siecle et dont le discours des congrés de la langue francaise témoigne, a souvent
fait oublier leur rdle précurseur et novateur.

14 Le congres de 1937 compta ainsi les sections suivantes : Langue parlée, Langue écrite, Arts, Lois,
Mceurs et traditions (deux sections), Dames (rapporteuse : Elise Richeleau) et Jeunes (Deuxiéme
Congrés 1938, 125).

15 Photo dans I'album Le Troisieme Congrés de la langue Frangaise, 1952, s.p.



46 Hans-Jirgen Lusebrink

Discours de solidarité aux congrés de la langue francaise (1912-1957)

Dans les discours de solidarité des congrés de la langue francaise entre 1912 et
1957 visant 'ensemble des communautés francophones en Amérique du Nord, et les
discours émergeant a partir du début des années 1960 avec les congrés liés aux ins-
titutions de la Francophonie et les congrés mondiaux acadiens (depuis 1994), on peut
relever la continuité, d'une part, de la présence d’'une forte conscience reflétant la
nécessité vitale d’'une lutte identitaire devant étre menée tant sur le plan politique,
associatif et institutionnel que sur le plan culturel, littéraire et linguistique ; puis,
d’autre part, la forte valorisation, a la fois esthétique, culturelle et identitaire, de la
langue francaise, avec cependant une discussion autour de la norme a respecter -
celle du francais hexagonal. Ce nouveau débat qui visait a remettre en cause et a bri-
ser, a travers la reconnaissance des variantes nord-américaines du francais, la norme
du francais standard, représenta un theme important des congrés de la langue fran-
caise dans les années 1950 et se prolongea dans d’autres espaces publics, universi-
taires et non-académiques, pendant les décennies suivantes (Llisebrink 2009).

Lidentité minoritaire francophone contemporaine, loin de se penser en termes de
‘pureté raciale’ et de prise de distance par rapport a 'Autre, comme ce fut le cas tout
au long des discours générés par les congrés de la langue frangaise entre 1912 et
1957, et aussi, au moins en grande partie, dans les discours des associations de la
Société Saint-Jean-Baptiste jusqu’a la fin des années 1950, s'est concue désormais,
depuis les années 1960 et surtout depuis les années 1980, de plus en plus comme bi-
et multilingue, diverse, métissée et en constante évolution, tout en continuant a s'af-
firmer face au contact d’autres langues et cultures, comme, en tout premier lieu, face
a I'anglais et la culture anglo-américaine. Au lieu d'étre tabouisée, voire interdite’s,
comme ce fut le cas lors du congrés de la langue frangaise a Québec en 1952, la pra-
tique de I'anglais et la connaissance des cultures anglo-américaines dans toutes leurs
dimensions fut désormais considérée comme utile, voire indispensable pour les com-
munautés francophones en Amérique du Nord. Siles formes de solidarités —un terme
souvent répété dans les discours de la Société Saint-Jean-Baptiste, puis des congres
de la langue francaise avant et aprés la césure de 1960 - ont ainsi persisté, sur le plan
social, intellectuel, politique et aussi financier, elles s'ancrent a présent dans de nou-
veaux concepts et de nouveaux fondements. La religion n'y occupe plus qu’une place
marginale, contrairement a la langue frangaise, la mémoire historique commune et
une notion d’identité fonciérement redéfinie.

16 Voir Troisiéme Congrés de la Langue Francaise. Appel 1952, 126 : « Elles [jeunesses canadiennes-
francaises] savent qu'au pays des Etats-Unis, vous portez aussi sur vos lévres avec aisance les vo-
cables d’une autre langue. Ne cherchez pas a les convaincre de ce fait. Mais plutot par votre sin-
cérité, montrez leur que vous aimez votre vie francaise, que vous la chérissez en dépit des atti-
rances qui souvent vous distraient. Durant tout votre séjour alors vous ne prononcerez que des
vocables francais qui attesteront cette vérité. En retour, vous sentirez la douceur qui réchauffera
vos ceeurs. » Cet appel est adressé aux écoliers venant e.a. de la Louisiane, de la Nouvelle-Angle-
terre et des provinces canadiennes de l'ouest.



Solidarités francophones nordaméricaines 47
Bibliographie

Barmeyer, Christoph, 2012, « Internationaler Transfer des europdischen Genossenschaftsmodells ins
frankophone Nordamerika. Der Mouvement Desjardins in Québec », dans: Robert Dion/Ute
Fendler/Albert Gouaffo/Christoph Vatter (dir.), Interkulturelle Kommunikation in der frankophonen
Welt. Literatur, Medien, Kulturtransfer. Festschrift zum 60. Geburtstag von Hans-Jiirgen Liisebrink, St.
Ingbert : R6hrig Universitatsverlag, 411-430.

Bock, Michel/Frangois Charbonneau (dir.), 2015, Le Siécle du reglement 17. Regards sur une crise scolaire
et nationale, Sudbury : Editions Prise de parole.

Charbonneau, Robert, 1993 [1947], La France et nous. Journal d’une querelle. Présentation d'Elisabeth
Nardout-Lafarge, Montréal : Bibliotheque Québécoise.

Le Congres de la Refrancisation, Québec 21-24 juin 1957, Québec : Les Editions Ferland, 1959.

De Nevers, Edmond, 1964 [1896], LAvenir du peuple canadien-frangais. Préface de Claude Galarneau,
Montréal : Fides.

----, 2002 [1888-91], Lettres de Berlin et d'autres villes d’Europe. Texte établi, présenté ¢t annoté par
Hans-Jlrgen Lusebrink, Québec : Editions Nota Bene.

Deuxieme Congrés de la langue frangaise au Canada. Québec, 27 juin - 1" juillet 1937. Compte-rendu.
1938, Québec : Imprimerie de LAction Catholique.

Galarneau, Claude, 1979, « Les colléges classiques au Canada francais », Cahiers des Dix 42, 75-87.

Hébert, Karine, (1999), « Une organisation maternaliste : La Fédération Nationale Saint-Jean-Baptiste
et la lutte des femmes pour le droit de vote », Revue d'histoire de 'Amérique frangaise 52.3, 315-
344.

Lamonde, Yvan, 2000, Histoire sociale des idées au Québec (1760-1896). Volume |, Montréal : Fides.

----, 2004, Histoire sociale des idées au Québec (1896-1829). Volume Il, Montréal, : Fides.

Lavigne, Marie/Yolande Pinard/Jennifer Stoddart, 1983, « La Fédération nationale Saint-Jean-Baptiste
et les revendications féministes au début du 20e siécle », dans : Marie Lavigne/Yolande Pinard
(dir.), Travailleuses et féministes, Montréal : Boréal Express, 199-216.

Lusebrink, Hans-Jiirgen, 1997, « ‘La France et nous’ - relecture d’'un ‘événement catalyseur’ des rela-
tions France - Québec», dans : Gabriele Budach/Jurgen Erfurt (dir.), Identité franco-cana-
dienne et société civile québécoise. Avec une introduction de Klaus Bochmann, Leipzig:Leipziger
Universitdtsverlag,31-46.

-, 1998, « Interkulturelle Biographie und historiographischer Diskurs. Zum Werkd ¢ s franko-kanadi-
schen Mommsen-Schulers Edmond de Nevers (1862-1906) », dans : Horst W alte r Blanke/Fried-
richJaeger/ThomasSandkinhler (dir.), Dimensionen der Historik. Geschichtstheorie, Wissenschafts-
geschichte und Geschichtskultur heute. J6rn Riisen zum 60. Geburtstag, Koln e. a. : Bohlau-Verlag,
331-341.

----, 2004, «Interculturalités américaines. La trajectoire de Paul-Marc Sauvalle, cosmopolite canadien -
francais », Globe. Revue internationale détudes québécoises, n° thématique 7.2,81-100.

----, 2009, « Politique de la langue, défense du frangais et variétés linguistiques dans le discours du
Premier Congrés de la Langue Frangaise au Canada (Québec 1912) », dans : Béatrice Bagola/Hans-
J. Niederehe (dir.), Francais du Canada. Frangais de France VIII. Actes du huitieme Colloque interna-
tional. Treves, du 12 au 15 avril 2007, Tibingen : Max-Niemeyer-Verlag, 257-267.

-, 2012 Archipelsminoritaires. Littératuresde I'exiguité etrésistancesculturellesdanslesespaces
francophones insulaires en Amérigue du Nord», dans: Ottmar Ette/Gesine Miller (dir),
Worldwide. Archipels de la mondialisation. Archipiélagos de la globalizacién. A TransArea Sympo-
sium, M adrid/Frankfurt/M .:lberoam ericana/Vervuert, 277-2912.

----, 2022, « Transcultural Careers in the Periodical Press: Fleury Mesplet and Paul-Marc Sauvalle as
transatlantic Mediators», dans: Jutta Ernst/Dagmar von Hoff/Oliver Scheiding (dir.), Periodical
Studies Today. Multidisciplinary Analyses, Leiden/Boston : Brill, 447-459.



48 Hans-Jirgen Lusebrink

Marion, Séraphin, 1972, « Louis Fréchette et le Canada Francais d'autrefois », Cahiers des Dix 37, 123-
157.

Marquis, Dominique, 2021, Jules-Paul Tardivel. Lhomme public et 'homme privé (1851-1905), Montréal :
Leméac.

Nepveu, Pierre, 1998, Intérieurs du Nouveau Monde: essais sur les littératures du Québec et des Amé-
riques, Montréal : Boreal.

Paré, Frangois, 1994, Les littératures de l'exiguité, Ottawa : Le Nordir (Coll. Essais).

Perreault, Claude-Elisabeth, 1986, « Paul-Marc Sauvalle, un journaliste rebelle », La Petite Revue de Phi-
losophie 8.1, 161-190.

Premier Congrés de La Langue Frang¢aise au Canada. Québec, 24-30 juin 1912. Compte-rendu, Québec :
Imprimerie de I'Action Sociale Limitée, 1913.

Racine, Denis, 2012, « Le Premier Congres de La Langue Frangaise au Canada », Cap-aux-Diamants, La
revue d'histoire du Québec 110 (été), 52-53.

Rumilly, Robert, 1975, Histoire de la Société Saint-Jean-Baptiste de Montréal : des patriotes au fleurdelisé,
1834-1948, Montréal : LAurore.

Traisnel, Christophe, 2007, « Réseau des Sociétés Saint-Jean-Baptiste : de I'unité des Canadiens fran-
cais au nationalisme des Québécois », dans: Encyclopédie du Patrimoine Culturel de 'Amérique
Frangaise. s.p., http://www.ameriquefrancaise.org/fr/article-127/Réseau_des_Sociétés_Saint-
Jean-Baptiste_:_de_l%27unité_des_Canadiens_francais_au_nationalisme_des_Québécois.html
(consulté le 21 novembre 2023).

Le Troisieme Congreés de la Langue Frangaise, 18-26 juin 1952. Remerciements et voeux du président, Qué-
bec : Editions Ferland/Le Conseil de la Vie Francaise en Amérique.

Le Troisieme Congres de la Langue Frangaise, 18-26 juin 1952 [Album de photos]. S. |. [Album de photos],
10p. Conservé a la Bibliothéque de Lettres et Sciences Humaines de I'Université de Montréal, Dé-
partement de Livres Rares.

Veilleux, Jean-Francois, 2020, « Le mouvement Desjardins en Mauricie, plus d'un siécle d'histoire », La
Gazette de la Mauricie, 6 janvier 2020, 1.

Warren, Jean-Philippe, 2005, Edmond de Nevers. Portrait d’un intellectuel (1862/1906), Montréal : Boréal.



